
g re e n  l i n e

Un film de Sylvie Ballyot



TS PRODUCTIONS et TAMASA 
présentent

 FRANCE, LIBAN, QATAR · 2024 ·151 MINUTES · ARABE, FRANÇAIS

g re e n  l i n e

Un film de Sylvie Ballyot
Avec Fida Bizri

PRESSE
Agence les Piquantes
Alexandra Faussier
alexandra@lespiquantes.com
01 42 00 38 86

DISTRIBUTION
Tamasa Distribution

Déborah Caron
Chloé Bauchez

deborah@tamasadistribution.com
chloe@tamasadistribution.com

01 43 59 01 01

AU CINÉMA LE 18 FÉVRIER 2026

mailto:alexandra@lespiquantes.com


Fida a grandi à Beyrouth dans les années 80 pendant
la guerre, plongée dans cet 'enfer rouge' dont lui
parlait sa grand-mère. La banalisation de la mort lui
faisait douter de la valeur de la vie, et du sens de
cette interminable guerre qui ressemble à tant de
guerres. À l’aide de figurines et de maquettes
miniatures, elle va à la rencontre de miliciens et
confronte sa vision d’enfant avec la leur. 



Pourquoi la guerre libanaise ?
Sylvie Ballyot : En tant que cinéaste française qui
n’a pas connu de guerre, ce qui m’interpelle dans le
Liban et son état de guerre quasi permanent va au-
delà du Liban. J’ai regardé cette guerre comme s’il
s’agissait d’un concentré du monde en miniature.
Peut-être est-ce dû à sa situation géopolitique au
centre des tensions mondiales ; à son côté 'trait
d’union' entre Orient et Occident, entre monde
arabe et monde occidental, qu’il affiche si fièrement;
ou à cause de sa si petite taille où l’on trouve
néanmoins des ‘succursales’ de toutes les grandes
idéologies du monde ; ou encore parce que toute
chose s’y passe de manière exacerbée, crue, et
accrue, comme poussée à son paroxysme : la
guerre, la violence, l’effondrement, la destruction, le
traumatisme. Le Liban est à mes yeux comme un
thermomètre du monde. L'observer, que ce soit
dans ses guerres d’hier ou d’aujourd’hui, me donne
des indications sur l’hier et le demain ailleurs dans
le monde.

Comment est née l’idée de ce film ?
Sylvie Ballyot : L’idée de ce film est née il y a 20 ans
quand j’ai rencontré Fida pour la première fois en
2006, au moment d’encore une autre guerre au
Liban. A cette époque, je ne savais pas comment
regarder les guerres des autres, ni que ces guerres
me regardaient et n’étaient pas juste celles des
autres. Mais ça me travaillait. Fida est, malgré elle,
devenue mon interprète : elle m’a initiée à la
compréhension de la grammaire de la guerre loin
des sentiers battus. Dans la vie hors caméra, Fida
est linguiste. En linguistique, pour décrire une
langue on choisit des passeurs qu'on appelle "des
informants": ce sont des natifs de cette langue qui
nous l'enseignent. Dans la langue de la guerre,  Fida

Entretien avec Sylvie Ballyot et Fida Bizri

a été ma traductrice, m'expliquant les lieux de
souffrance. Et elle l'a fait sans pathétisme ni esprit
revanchard. En tentant d'apporter de la lumière là
où il n'y en avait pas.
Je me suis dit ‘c’est elle qui sera mon fil rouge’; je la
trouvais plus belle à filmer que la guerre et son tas
de morts et de destructions. Mais très vite, j’ai
compris que je ne pourrais pas me soustraire à
cette violence, qu’il fallait que moi aussi j’y plonge à
travers les images d’archives et que j’en témoigne.
Le film a mis plusieurs années à se fabriquer. Le
temps a été un véritable allié, il m’a permis de
mieux connaître Fida, que notre lien prenne de la
profondeur, et qu’elle accepte l'idée d’un film.

Pour vous Fida, comment avez-vous décidé de
participer à ce film ?
Fida Bizri : Ne venant pas du monde du cinéma, au
début je ne comprenais pas ce qu’un film
impliquerait comme plongée en soi. Je pensais que
je le faisais par sympathie pour Sylvie, pour elle.
J’étais réticente à répondre à ses questions. Un peu
par peur d’elle, un peu pour la protéger : pourquoi
veut-elle savoir des choses que j’ai tout fait pour
oublier ? Sera-t-elle capable de tout entendre ?
J’avais déjà rencontré des Français qui pleuraient à
ma place en m’écoutant, et je trouvais cela
révoltant, comme s’ils me prenaient mes larmes. Et
puis, qui suis-je pour parler de la guerre, moi qui au
final ne suis même pas morte ? Mais il y a eu une
bascule le jour où Sylvie m’a montré une
reconstitution miniature d’un terrible évènement
auquel j’avais assisté à 21 ans (et qui n’est pas dans
le montage final de Green Line). Je lui avais confié
mon souvenir, ma confiance en elle grandissant à
mesure que je la voyais prendre note sans pathos,
me pousser à m’intéresser aux détails sensoriels, à



gagner en précision. Dans sa reconstitution, elle
avait rempli les vides de ma mémoire par son
imaginaire. Le résultat était une grande sensation
de liberté et la conviction que le passé n’est pas figé,
on peut y revenir à tout moment pour le travailler et
en guérir. Le processus de cinéma qu’elle me
proposait a eu raison de mes résistances, et c’est là
que j’ai décidé de collaborer plus activement avec
Sylvie sur ce film. 

Qu’est-ce que ça vous fait que votre histoire soit
filmée par quelqu’un d’autre ?
Fida Bizri : Très tôt dans le processus du travail, j’ai
compris que ça m’intéressait de continuer à
regarder le passé, et que le fait que Sylvie soit
extérieure au Liban et à la guerre tout en
connaissant le Moyen-Orient, me garantissait que
c’était la bonne personne avec qui vivre cette
aventure.
Car d’une part Sylvie ne projetait rien sur moi,
d’autre part elle cherchait réellement à voir ce que
je voyais dans mon enfance, et elle posait beaucoup
de questions auxquelles je n’avais souvent pas de
réponse, ce qui m’obligeait à sortir de mon récit
rôdé sur moi-même. Mon récit l’intéressait moins
que mon ressenti.

Comment vous est venue l'idée des figurines, de
l’animation ? 
Sylvie Ballyot : Au départ, j'avais imaginé un récit
de fiction pour lequel je n’ai pas trouvé d’argent.
Alors qu’en parallèle, se profilait avec Fida un
processus délicat de remémoration. Il y avait un
sentiment d’urgence à honorer la confiance que
Fida m’accordait et à l’accompagner dans ce retour
vers le passé. J’ai alors décidé de faire autrement,
d’imaginer et de fabriquer d'autres outils de cinéma.
J'ai pris ce que j'avais sous la main : des jouets
miniatures, des matériaux recyclés pour fabriquer 

les décors, pour remettre en scène les souvenirs
morcelés que Fida m'avait racontés par bribes, ce
dont elle se rappelait. Parfois j'ai moi-même
imaginé les parties manquantes de ses souvenirs.
Mes animations étaient très simplifiées et stylisées
au début. Ces premières maquettes m'ont permis
de rencontrer mes futurs collaborateurs et
collaboratrices, de leur donner envie de participer à
l’aventure. D'abord Béatrice Kordon la chef
opératrice qui a été la première à me rejoindre, puis
Nicolas Lemée spécialisé en animation en volume et
photos découpées. Puis Charlotte Tourrès, la
monteuse, avec qui j'avais déjà travaillé sur mes
précédents films, et Céline Loiseau la productrice.
Sans ces collaborations, ce film n'aurait pas pu se
fabriquer.

Et justement, quel a été le processus de
fabrication du film ?
Sylvie Ballyot : Ce film a été un long processus,
avec beaucoup de strates de travail, et plusieurs
propositions formelles qui devaient s'emboîter.
Dans mon travail, la question du temps est reliée à
la notion d'espace. À chaque film, je cherche un
espace spécifique pour le fabriquer, aussi bien
intérieur qu'extérieur, qui me permette de mener
mon geste jusqu'au bout, sans injonction extérieure
autre que la nécessité de dire quelque chose qui
tiendrait tête à la pensée commune, et permettrait
de renouveler le langage, notamment autour de
tout ce qui a été dit sur la guerre - pas que la guerre
au Liban.
Green Line n’est pas un film que j’aurais pu
préméditer dans mon esprit tel qu’il est aujourd’hui
avant de le réaliser. C’est un film qui s’est construit
et imposé à moi par couches. D’abord, la plongée
dans les souvenirs d’enfant de Fida que j’ai
reproduits avec des figurines et des décors en
miniature ponctués par sa parole à la fois enfantine
souvenirs 

et poétique en voix off. Ensuite, j’ai ressenti le
besoin de prendre de la distance par rapport aux
souvenirs personnels de Fida, et de les confronter à
des acteurs extérieurs de la même époque. J’ai
proposé à Fida de basculer dans une forme plus
documentaire où elle rencontrerait des adultes civils
qui ont vécu la guerre et des milicien.ne.s. On en a
rencontré beaucoup. Très vite, je me suis rendu
compte qu’il manquait un centre de gravité à toutes
ces rencontres, quelque chose qui donnerait du
corps, de la réalité à ces paroles et à ce passé
douloureux. Et c’est venu à la fois avec le choix de
décliner les maquettes et figurines des souvenirs
d’enfance en un ‘théâtre de parole cathartique’, et
avec le choix du lieu de tournage, un bâtiment
détruit symbolique de la guerre qui, pour moi, était
un personnage à part entière. Enfin, au moment du
montage, j’ai eu besoin d’inviter des images
d’archives, qui pour certaines sont violentes, pour
donner encore plus de réalité. 

Comment se sont passées ces rencontres avec
les miliciens ?
Sylvie Ballyot : Au début, on ne pensait pas que
dans

tous ces ex-milicien·nes accepteraient de parler.
Mais à la fois les maquettes, qui proposaient un
ancrage enfantin au premier abord, et la posture de
Fida qui cherchait une vraie rencontre avec chaque
personne plutôt que des interviews, ont rendu cela
possible. On a commencé par filmer des
combattants de Beyrouth Ouest, issus du quartier
de Fida ou alentour. Et très vite on s'est dit qu'il
fallait franchir la ‘green line’ et aller filmer de l'autre
côté. Le monde de l'enfance de Fida s'est soudain
élargi. D’une rencontre à l’autre, moi je poussais
Fida non seulement à les comprendre, mais aussi à
les confronter, dans le but à la fois de continuer à
les comprendre mais aussi de se faire entendre par
eux. Et j'ai su que le tournage avec ces miliciens
était fini quand on a rencontré le dernier
personnage qui est la combattante chrétienne, car
avec elle Fida allait plus loin dans sa propre
réflexion sur la guerre et sur la violence. 

Fida Bizri : Au départ, je ne souhaitais pas faire
craquer la couche de béton tranquille sous laquelle
j’avais enfoui le passé. Mais vite, j’ai vu à quel point
ces rencontres étaient essentielles pour moi. C’était



l’occasion pour moi de découvrir que ma plus
grande blessure, enfant, n’était pas tant de subir
des bombes à la chaîne que de ne pas comprendre
pourquoi nous vivions cette absurdité de guerre.
C’est ce dont je souffrais le plus, car il y avait
beaucoup de choses qui m'échappaient. Personne
ne me disait ce qu'il fallait penser parce que
personne ne savait, ni mes parents, ni les profs à
l'école, personne ne comprenait rien. Et là, face aux
milicien.ne.s, j’avais à la fois l’occasion de (peut-
être) comprendre, et de leur faire comprendre ce
que je ressentais quand j’étais enfant, époque où
j’avais beaucoup plus le temps de méditer le
monde qu’eux (c’était à peu près ma seule activité).
Les maquettes et les figurines garantissaient qu’on
n’allait pas remonter trop en hauteur pour faire des
jeux de rhétorique, ou ne parler que de politique,
dans

mais qu’on allait rester ancrés dans la scène dont on
parlait, pour voir ce qu’on n’avait, respectivement,
pas pu voir à l’époque.

Essayer de les comprendre et surtout donner à
les comprendre, ne revient-il pas à leur donner
la parole et à faire valoir la parole, de personnes
qui ont les mains couvertes de sang ?
Sylvie Ballyot : Si on se place dans l’absolu, je suis
d’accord avec ce que vous dites. Le problème pour
moi est que j’ai beau chercher à filmer l’absolu, je ne
l’ai pas trouvé. Je n’ai trouvé dans la vraie vie que du
relatif, du subjectif, mon regard, votre ressenti, et je
dois faire avec ! Nous vivons dans un monde de plus
en plus polarisé où il y a les méchants et les
victimes, et c’est peut-être rassurant pour certains.
Mais moi je ne suis rassurée que par ce que je vois
dans 

et j’expérimente. Si j’invite quelqu’un à le filmer, je
lui dois de respecter sa vision du monde. Sauf que,
dans Green Line, je filmais à la fois Fida et les
milicien.ne.s, et j’étais tout le temps dans cette
polarité de respecter autant leur vision que celle de
Fida (que j’étais parfois plus attentive à respecter
qu’elle-même). Plongée dans leur écoute, Fida
oubliait parfois de leur faire entendre son vécu (car
il faut savoir que Fida est hyper polyglotte et son
sport favori est d’écouter l’autre jusqu’à décoder la
grammaire de ses émotions et perceptions). 
Au final, certes on leur a donné la parole et on se
devait de la respecter, mais ce n’est pas sur un
terrain neutre qu’on les a invité.e.s, c’est sur le
terrain de Fida avec ses outils (maquettes et
figurines), et dans un lieu dédié (ce grand bâtiment
détruit pendant la guerre). C'était important que ces
rencontres n'aient pas lieu sur leur terrain, mais
dans un lieu choisi par nous, pour que cette parole
advienne.
Et puis il y avait une question qui me semblait
essentielle et qui était au centre de ces rencontres :
d'une seconde à l'autre pourrait-on tous basculer et
un jour 'tuer' ? Ou n'est-ce le cas que de certaines
personnes qu'on appelle alors 'tueurs' ? Y a-t-il une
ligne infranchissable entre les deux ? Serait-ce
possible un jour de cesser l’effroyable cycle de
vengeance qui est le terreau des guerres : « je te tue
car tu as tué mon enfant, ma mère. Et tu me tues
car j’ai tué ton enfant, ta mère…etc… » ?  Peut-être
que si l'on décortiquait les conditions de vie et
d'apparition de l'injustice et du sentiment de
vengeance chez tous ces ‘tueurs’, pourrait-on mieux
les comprendre ? Mais suffit-il de les comprendre
pour leur pardonner ? Utiliser le terme 'tueur'
correspond à une vision essentialiste de ces
combattants qui empêche de les voir en entier. En
les réduisant à ce terme, on ne voit plus leurs
aspérités.

Fida Bizri : Pour ma part, je ne les rencontrais pas
en me disant je vais rencontrer ‘un tueur’. De même,
qu’ils ne me rencontraient pas en se disant je vais
rencontrer ‘une victime’ ou pire ‘une personne qui
se prend pour une victime’. Je voulais qu’ils me
voient pour ce que je suis, une personne qui
cherche à comprendre, et je les ai approchés avec
zéro projection. Et je pense que cette posture m’a
permis de dire beaucoup de choses qu’en temps
normal ils n’auraient pas accepté. Plus on donne à
l’autre le droit d’être écouté, plus on se donne le
droit de s’exprimer.
Une fois le film fini et montré, j’ai eu des retours
comme quoi en m’écoutant parler avec les
milicien.ne.s certains spectateurs étaient révoltés de
comprendre leur point de vue, et parfois d’adhérer
plus au leur qu’au mien. Preuve, selon eux, qu’on
n’aurait pas dû leur donner ainsi la parole. Alors que
pour moi c’est plutôt la preuve de quelque chose de
plus complexe : pour tuer on n’a besoin ni d’être
intrinsèquement mauvais ni d’avoir tort
politiquement. Et de comprendre ça peut être
révoltant je l’avoue, mais c’est aussi très inspirant
car ne pas tuer pourrait aussi être une décision.
Même quand on est en train de lutter légitimement
pour sa survie.

Est-ce que ce film sur la guerre se veut
apolitique ? 
Sylvie Ballyot : Dans Green Line, il y a la posture de
Fida personnage principal du film, et il y a la posture
du film lui-même. Et elles sont différentes. 
Plus qu’apolitique à proprement dire, Fida est
quelqu’un qui est très attirée par la racine des maux
humains. Pour elle, la politique n’est qu’une branche
de l’arbre, elle ne cherche pas à comprendre ce qui
s’y passe, d’autres pourraient le faire mieux qu’elle,
semble-t-elle penser. Elle va plutôt fouiller dans les
racines, voir ce qui s’y passe avant d’en arriver à la
dans



politique. J'ai choisi Fida comme personnage
principal justement parce que j'avais besoin d'une
'linguiste de la souffrance et de l'impuissance', son
esprit va directement et spontanément à l’endroit
de la souffrance parce que la souffrance c'est
souvent du muet, du non-dit. Et c'est par le langage
qu'on peut faire advenir la lumière. C'est par la
parole qu'on crée un lien à l'autre, un lien de vraie
réciprocité, qui peut nous sortir des ténèbres, et de
l'enfer qu'est une guerre. En la filmant j’ai voulu
dessiner le contour de ce personnage-là qui
m’intriguait, car sa façon de penser est loin de la
mienne, aussi loin que celle des milicien.ne.s avec
qui je n’étais souvent pas d’accord.
La posture du film lui-même par contre est la
mienne : Moi je suis quelqu’un de révolté par ce que
je perçois comme de l’injustice. Le cinéma m’a
sauvée à l’époque où, encore jeune, je ne savais pas
parler. Je pense qu’il peut en sauver d’autres que
moi. Green Line est donc clairement positionné du
côté des peuples massacrés, des morts de la guerre,
des opprimés. Il y a donc cette polarité dans le film
entre, d’une part, Fida personnage principal qui dit
que la seule solution serait de sortir du binarisme
méchants-victimes, de la justification de la
souffrance et de la guerre au nom de la légitimité,
afin de voir que la vengeance appelle la vengeance,
le sang appelle le sang. D’autre part, moi avec ces
images d’archives et le montage dans son ensemble
qui dit qu’il ne faut pas oublier toutes les victimes. Je
n’ai pas d’autre nom pour les désigner. 
Et c’est ce mélange entre ces deux points de vue qui
fait le trajet de réparation proposé dans ce film. Je
transforme Fida tout en restant au plus près de ce
qu’elle est dans cette scène symbolique d’animation
où elle porte les morts d'un bord à l'autre de la rive,
pour leur redonner un peu d'existence, et les
déposer sous nos yeux.  

Fida, comment votre positionnement ‘apolitique’
est-il tenable aujourd’hui au regard de ce qui se
passe au Moyen Orient ? 
Fida Bizri : Ce qui se passe aujourd’hui au Moyen
Orient et ailleurs dans le monde est une horreur.
Or, quand on est plongé dans l’horreur, c’est déjà
trop tard pour parler de moralité. C’est déjà trop
tard pour parler tout court. La seule solution que je
vois, c’est de réfléchir en dehors de l’horreur. Quel
est le problème en dehors de l’horreur et des bains
de sang et des bouts de chair déchiquetés ici et là ?
C’est ça la question. Et quand on y pense, le
problème c’est toujours la non-reconnaissance des
droits fondamentaux humains, comme manger,
avoir un toit, se sentir digne, pouvoir vivre en liberté
sur un bout de terre où les générations d’avant
avaient planté des arbres, ne pas être menacé
continuellement. Tous ces droits, je ne les ai pas
toujours eus dans ma vie, et je sais à quel point on
est différent et diminué quand ça manque.
Dans le film je ne dis pas que je suis contre quoi que
ce soit. Je parle de moi-même, je me regarde et
j’essaie de me comprendre. En me sondant, je
découvre que je préfère mourir plutôt que de tuer.
Et là, je cherche dans mon enfance : qu’est-ce qui
m’a menée à penser cela. Je ne dis pas que c’est
bien ou mal de tuer, je dis que pour moi toutes les
vies sont des vies. C’est une croyance que j’ai, je n’y
peux rien. Dans mes échanges avec les miliciens, je
ne voulais pas les condamner mais je voulais les
inviter à voir qu’ils ont tué des vies. Il me semblait
important de ne pas perdre le réel de vue, je ne
m’occupais pas trop de morale. Il y a un proverbe
qui dit : ce n’est pas avec le feu qu’on éteint le feu.
Dire que je cherche une autre façon pour éteindre
le feu ne signifie pas que je ne vois pas le feu.
reconstitution
Dans le film, la secouriste de la Croix Rouge fait
référence aux procès qui ont eu lieu à Sarajevo.

On pense aussi aux commissions de
réconciliation au Rwanda et en Afrique du Sud.
Qu’en est-il pour le Liban ?
Sylvie Ballyot : En effet, c'est très spécifique à la
guerre libanaise. L’amnistie annoncée à la sortie de
la guerre a non seulement obligé à tourner la page
sans aucun jugement mais elle a, en plus, placé les
chefs des milices à la tête du gouvernement
naissant. D’où ce mélange à la fois de colère et
d’abattement chez les Libanais quand ils sont invités
à parler de guerre. D’où également cette méfiance à
l’égard des mots : à quoi ça sert de faire craquer la
couche de béton qui scelle les tristes souvenirs
pour en parler ? Puisque parler implique d’utiliser
des mots, les mêmes mots qu’utilisent nos anciens
bourreaux d’hier pour nous parler du vivre-
ensemble aujourd’hui ? Au Liban, oublier sans
dans

oublier est un art de vivre. Les gens nous ont
souvent dit : « Pourquoi encore parler de la guerre ?
Il faut oublier ». Un personnage dans le film cite un
proverbe local pour se donner du courage :  
«L’humain s’appelle oubli». Je ne leur jette pas la
pierre, mais je pense que c'est un grand sujet.
L’oubli plonge le passé dans les ténèbres. Avec Fida,
nous avions à cœur de traverser ces ténèbres.
Habituellement, les ténèbres sont recouvertes soit
d’oubli, soit d'une parole banale, de bavardage, car
on ne sait pas en parler. Dans ce film, on a tenté
‘d’écluser’ le bavardage pour aller vers une parole
plus dense, révélatrice. Le dispositif de filmage a été
pensé pour que cette parole-là advienne. Sans faire
de miracle qui les dissiperait, nous avons voulu
repousser les ténèbres, ne serait-ce que d'un
millimètre.



des maquettes et des figurines dont la fabrication
est si longue et méticuleuse. J’ai vécu le processus
de Green Line, non pas comme s’il s’agissait d’un
film, ni d’une histoire à raconter, mais comme une
expérience corporelle. Par sa durée, le film est aussi
une vraie expérience corporelle.

Est-ce que vous avez cherché une forme de
réconciliation dans ce film ?
Fida Bizri : Si, quand vous étiez enfant, vous avez
perdu les jambes, un film ne va pas vous les faire
repousser. Mas il peut vous permettre de
comprendre ce que vous avez développé comme
alternative aux jambes pour grandir, jusqu’à
pouvoir aujourd’hui avancer, et même courir. Dans
mon cas, j’ai développé l’habitude et la curiosité
d’aller à la racine des choses, d’y regarder pour
essayer de comprendre comment les choses
fonctionnent vraiment, et non pas comment moi
j’aimerais qu’elles fonctionnent. Ce film m’a
également appris beaucoup de choses. Sur le
fonctionnement par exemple du trauma qui opère
par images fixes, figées comme une photo. Jusque-
dans

là j’étais prisonnière de ces images statiques qui
paralysaient ma mémoire. Le film, par opposition à
la photographie, en me proposant des séquences
d’images dynamiques a créé du mouvement dans
ma mémoire, m’a dé-figée. 
 J’avais par exemple l’image de moi debout, puis une
autre image de moi allongée par terre, et quand je
me racontais mon souvenir à moi-même, je ne
voyais pas de lien entre ces deux images. Sylvie en
ajoutant à ce souvenir l’image dynamique de moi en
train de tomber a obligé mon souvenir à retrouver
du mouvement. Et l’effet de ce passage du statique
au dynamique a été très libérateur pour moi.
Aujourd’hui, riche de cette expérience, je propose
cette réparation à d’autres qui me confient leurs
traumatismes, je les invite à jouer avec leur
mémoire pour la défiger, pour s’ébrouer comme un
chien qui veut se débarrasser de l’eau qui le leste.
Plus le temps passe, plus je réalise la force de
reconstitution en miniature que Green Line m’a
proposée. Car désormais, quand je repense à mes
souvenirs traumatiques, je pense plus aux figurines,
aux décors miniatures du film, aux erreurs de
reconstitution

Il y a cette énigme dans le film où à la fois on est
face à des images d’archives atroces pour ne pas
oublier, et face à Fida qui brûle les images des
massacres à la fin pour oublier. Qu’en est-il ?
Sylvie Ballyot : J'ai choisi les archives avec grande
attention. Pour moi, elles ne devaient pas avoir
seulement un rôle historique, de reconstitution,
mais aussi d'évocation, de retour sur des sensations
du passé de Fida. Certaines mettent en scène des
micro événements de la guerre : passer un check
point, se crier des insultes à travers la ligne de
démarcation, courir dans Beyrouth détruit. Elles
sont aussi des témoignages que tout cela a bien au
lieu, comme par exemple les corps morts du
massacre de Sabra et Chatila.
Fida Bizri : Dans le geste de brûler les images vers
la fin du film, je ne cherchais pas à les effacer mais
plutôt et surtout à les transformer. Si les images
d’archives que parsèment le film disent que cette
horreur a bien eu lieu, mon propos était que cette
horreur qui a bien eu lieu, eh ben nous l’avons
transformée ensemble moi et les milicien.ne.s en la
nommant, en la travaillant, en la représentant dans
dans

reconstitution ou d’échelle qui me font sourire,
qu’au souvenir lui-même. Un jour je me suis dit :    
«Est-ce possible ? Je suis en train de penser à ce
massacre qui m’a traumatisée et je souris ?». J’ai
réalisé que cette reconstitution s’interposait
désormais comme un filtre entre moi et le trauma
qui n’avait plus de prise sur moi. Je trouvais cela
magique, et la magie tenait autant à la précision
documentaire qu’à la fiction des scènes par rapport
à mon souvenir. Cette part de fiction elle-même,
née du regard de Sylvie, a eu aussi son rôle dans le
processus de réconcilliation.

Fin.



Réalisé par 
Écrit par

 
Image

 Son

TS Productions
Films de Force Majeure

XBO Films
Orjouane Productions 

Production exécutive Liban 

 Animation
 

 Montage
Montage son

 Mixage
 Musique originale 

Une coproduction TS Productions / Films de Force Majeure / Xbo Films /
Orjouane Productions / L’impossible est en cours

Avec le soutien de
 Centre national du cinéma et de l’image animée

 Région Occitanie
 Région Provence-Alpes-Côte d’Azur

 Région Île-de-France
 Doha Film Institute

 SACEM

 Avec l’aide à la réécriture de la Région Normandie en partenariat avec le CNC 
Le film a reçu le soutien de la Bourse Brouillon d’un rêve de la SCAM et du

dispositif La Culture avec la Copie Privée 
Le film a participé aux Résidences documentaires Villa Médicis x Tënk, et à

ParisDOC Works-in-Progress - Cinéma du réel 2024 

Sylvie Ballyot 
Sylvie Ballyot et Fida Bizri 

Béatrice Kordon et Sylvie Ballyot
Tatiana El Dadah

Céline Loiseau
Jean-Laurent Csinidis
Luc Camilli
Sabine Sidawi
Rania Rafei

Nicolas Lemée

Charlotte Tourrès et Sylvie Ballyot 
Luc Meilland
Jocelyn Robert
Luc Meilland, Kamilya Jubran, Sylvie Ballyot 



Sylvie Ballyot est née deux fois, la deuxième avec la
découverte du cinéma et de son langage formel qui rend de
la vie une image plus vraie que la réalité. Cinéaste, elle
s’attelle à déshabiller les sentiments les plus enfouis,
plantant sa caméra au plus près de son corps, de ses
amours, de sa famille et de sa résistance à la normativité
(Alice, Tu crois qu’on peut parler d’autre chose que d’amour ?,
Tel père telle fille, Juliette). C’est la période intime, après
laquelle elle opère une bascule vers l’extérieur et creuse,
toujours avec la même attention portée à l’intime, des
thématiques d’altérité (Love and Words tourné au Yemen,
Moi tout seul dont le personnage principal est handicapé,
Green Line sur la guerre libanaise). Pour faire apparaître ses
personnages, elle puise dans les formes les plus hybrides,
mélangeant fiction, documentaire, journal filmé,
performances, et reconstitutions miniatures. 

© Fema Philippe Lebruman



Prix

Prix Mubi et le prix du Jury Jeune au festival de Locarno
Prix Coup de cœur Orlando Cinéma du Réel 2024
Grand prix du festival d’Ismailia en Egypte
Prix Atlas Distribution au festival de Marrakech
Prix spécial du jury au festival DMZ en Corée du Sud
Prix Silver Orange à la première édition du festival de femmes de Gaza
Mention spéciale du jury au Festival de films de femmes de Créteil
Mention spéciale du festival de films arabes de Rotterdam
Mention spéciale au festival PriMed à Marseille

En festival

Cinéma du Réel – Sélection Works in Progress 2024
Festival International du film de Locarno Compétition officielle -2024
Festival International du film de Sao Paulo-2024
Festival du Cinéma Méditerranéen de Montpellier (Cinemed) -2024
Festival International du film de Marrakech -2024
Etats Généraux du film documentaire -Lussas -2024 
L’excentrique Cinéma -Grenoble-2024
Festival International du film d’Ismailia -Egypte-2025
Cinéma du Réel -2025
Festival Ecrans du Sud -Liban-2025
Festival du Film de Bolzano -Italie-2025
Festival International de films de femmes de Créteil -2025
Festival Numéro Zéro -Forcalquier-2025
Festival du Film arabe de Rotterdam-2025
Festival La Rochelle Cinéma FEMA-2025
Festival du film documentaire DMZ -Corée du Sud-2025
Festival International de Films de Femmes -Bruxelles-2025
Festival International du cinéma des femmes de Gaza-2025
Festival Traces de Vie -2025
Festival PriMed -Marseille -2025
Festival Images de Justice -Rennes-2025
Festival de Cinéma méditerranéen -Heidelberg -2025


